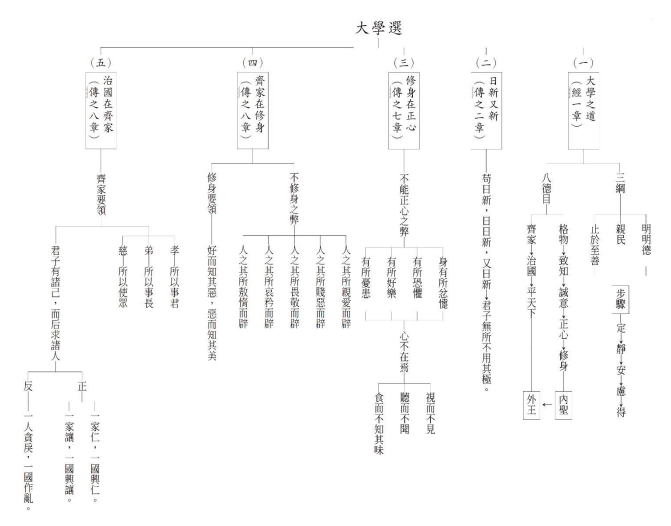
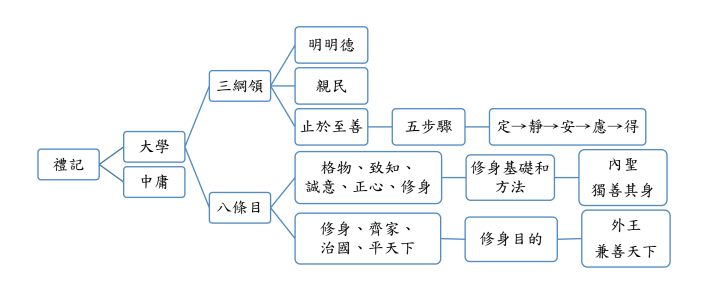
# 「大學選」



# 壹、大學簡介



- 一、《大學》、《中庸》原為《禮記》中的一篇。
- 二、南宋朱熹將它抽出獨立成書,與論語、孟子、中庸並列為「四書」。

朱熹所作的《四書章句集注》成為明清科舉考試的主要材料、當時士人必讀的經典,它

三、朱熹《四書章句集注:大學章句》:「大學者,大人之學也。」

周代,貴族子弟八歲入小學,所學內容多以識字之學等基礎課程為主。十五歲入大學(又稱太學),著重的是立身處世、修己治人的道理。所以,大學指的是「大人」所應研習的學問。因此朱熹在編排「四書」的次序時,就以大學為首。

## 《四書章句集注・大學章句》:

「人生八歲,則自王公以至於庶人之子弟皆入小學,而教以灑掃、應對、進退之節,禮、 樂、射、御、書、數之文」

「及其十有五年,則自天子之元子,眾子,以及公卿、大夫、元士之適子,與凡民之俊 秀,皆入大學,而教之以窮理、正心、修己、治人之道。」

## 四、作者:大學的撰成,約在戰國末期至西漢之間。作者目前並無定論:

一說曾子作。朱熹大學章句,將大學分為經一章,傳十章,並云:「經一章,蓋孔子之言,而曾子述之;其傳十章,則曾子之意,而門人記之。」但大戴禮記中的曾子立事等篇卻無相關記載。一說為孔門七十子後學者所記,出於眾人之手(漢書藝文志)。

## **貳、經一章**: 大學之道

※章旨:本章闡述大學的三綱領、八條目,並說明修己治人的方法,由內而外、循序漸進,將可達到止於至善的境界。

大學①之道,在明明德②,在親民③,在止於至善④。知止而后有定⑤,定而后能靜,靜而后能安⑥,安而后能慮,慮而后能得⑦。物有本末,事有終始,知所先後,則近道矣⑧。

古之欲明明德於天下者,先治其國。欲治其國者,先齊其家⑨。欲齊其家者,先修其身。 欲修其身者,先正其心。欲正其心者,先誠其意⑩。欲誠其意者,先致其知⑪。致知在格物 ⑫。物格而后知至,知至而后意誠,意誠而后心正,心正而后身修,身修而后家齊,家齊而后 國治,國治而后天下平。

自天子以至於庶人,壹是⑬皆以修身為本。其本⑭亂而末治⑮者否矣;其所厚者薄,而其 所薄者厚⑯,未之有也。——經一章

## ※孫奇逢《四書近指》:

「此個學字,即夫子學而時習之學字,合千古帝王賢聖做此一件,生活不盡,所以為大道,在合德與民,而歸於至善之地。蓋德即身也,格、致、誠、正乃所以明之也。民即天下也。齊、治、均平乃所以新之也。德無一念之不明,民無一人之不新,身方底於粹精之域,所謂止至善也。通篇總括於『壹是皆以修身為本』一句,工夫全在知止,不知止,則毫芒疑似之界,最難剖析。凡事必先見其大體之所極,而後可以深求其精微之所至。定、靜、安、慮皆知止中歷閱實功也。有本末自有終始,先非遺末,而末即在本中,如明德也須在民上明,不能振民育德,而謂之明德乎?修身也須在家國天下上修,不能親九族安百姓,而謂之修身乎?天下無離本之末,豈有遺末之本哉?總之身處天下國家之中,與物相感應,物者失其理便是身不修,而正心、誠意之功,俱屬惘然,第使物無不妥,所謂知之明處之當也,此之謂格物,此之謂誠、正、修,而齊、治、均平一通在內。」

### 一、【註釋】

- ①大學:大人之學,是修己治人的學問。
- ②**明明德**:彰顯自己美好的德行。上一個「明」字是動詞,彰顯;下一個「明」字是形容詞。明德,光明之德、美德。
- ③親民:親近愛護百姓。一說「新民」,即使人民革除壞習性,日新又新。
- ④止於至善:指「明明德」、「親民」皆能達到最完善的境界。止,至、到。
- ⑤知止而后有定:知道以「至善」為目標後,才能堅定信念、勇往直前。后,通「後」。
- ⑥静而后能安:內心平靜不妄動,才能不受干擾,安於自己的處境。
- ⑦**慮而后能得**:慮事周詳,才能得其所止,達到至善的境界。
- ⑧「**物有本末」四句**:指事物有本末、先後的關係,能明瞭其中的道理,就能貼近大學之道。
- ⑨**齊其家**:指治家。家,指家族或卿大夫之家。
- ⑩誠其意:使自己的意念真誠無妄。
- **迎致其知**:推展自己的知識至極點。致,推求窮究。
- **迎格物**: 窮究事物的道理。格,至,指窮究其精微。
- ※朱熹《四書章句集注·大學章句》:「格,至也。物,猶事也。窮至事物之理,欲其極處無不到也。」

朱熹《大學纂疏》:「格者,極至之謂,如『格於文祖』之格,言窮之而至其極也。

- ※蔣伯潛《十三經概論第五編禮記述要》:「朱子以即凡天下之物,莫不因其已知之理而窮益之,以求至乎其極。至於用力之久,一旦豁然貫通,則諸物之表裡精粗無不到,而吾心之全體大用無不明。蓋謂知識得自經驗,須先就個別之事物一一求之,及一旦豁然貫通,方能悟出大道理來,其方法為歸納的。」
- ※明王守仁(王陽明)《王文正公全集大學問》訓「格」為「正」,猶孟子「惟大人能格君心之非」之「格」。他早年讀了朱熹的文章,就對著一枝竹細細地格起來,格了幾天,竟格不出所以然,反而累病了。後來他恍然大悟,說:「物者,事也。凡意之所發,必有其事,意所在之事謂之物。格者,正也。正其不正,以歸於正之謂也。」「致知云者,致吾心之良知焉耳。欲致良知,須先格物。」故其四句教有云:「知善知惡是良知,為善去惡是格物。」他認為良知為吾心所固有,無待外求,只須致內心之良知,就是格物工夫。
- **13 壹是**:都是。
- (4)本:指修身。
- **⑤末**:指齊家、治國、平天下。
- **⑤所厚者薄而其所薄者厚**:該重視的卻加以輕忽,較次要的事卻看得非常重要。所厚,指修 身。所薄,指齊家、治國、平天下。

#### ※自天子以至於庶人,壹是皆以修身為本

- 1. 曾子說:「吾日三省吾身。」(《論語・學而》)
- 2. 荀子說:「君子博學而日參省乎己,則知明而行無過矣。」(荀子〈勸學〉)
- 3. 孔子從十五歲開始,力學五十餘年,修養道德,終於成為聖人。自覺承擔起社會的責任,他 培養三千弟子,七十二賢人。刪詩、書,序周易,定禮、樂,作春秋,對保存和傳播古代文 化作了偉大的貢獻。
- 4. 周公以道德修身,盡事君之道,武王有疾,他向上天禱告,願以身代。他輔佐成王,「一沐 三握髮,一飯三吐哺」,勤於王事。
- 5. 范仲淹專注於修身,具有「先天下之憂而憂,後天下之樂而樂」、「居廟堂之高,則憂其民; 處江湖之遠,則憂其君」、「不以物喜,不以己悲」的博大胸懷(岳陽樓記);
- 6. 孟子:「我知言,我善養吾浩然之氣」(《孟子·公孫丑》)
- 7. 蘇武囚於匈奴十九年,守節不屈;文天祥殺身成仁,舍生取義。

這種富貴不能淫、貧賤不能移、威武不能屈的偉大人格力量,都是從不斷的修身中得來的。所 以修身在八條目中處於根本的關鍵地位。

## 二、【語譯】

大學的理想,在彰顯自己的美德,在親近愛護百姓,在使人們達到最完善的境界。知道以至善為目標後,才能堅定信念。堅定信念後,才能使內心平靜不妄動。內心平靜不妄動,才能不受干擾,安於自己的處境。安於自己的處境,才能慮事問詳。慮事問詳,才能得其所止,達到至善的境界。事物的存在有其本末;事件的發生有其先後,若能明瞭其中的道理,就能貼近大學的理想了。

古人要想在天下彰顯自己的美德,先要治理好自己的國家。要想治理好自己的國家,先要整治好自己的家族。要想整治好自己的家族,先要修養好自身的品德。要想修養好自身的品德,先要使自己的心志端正。要想使自己的心志端正,先要使自己的意念真誠無妄。要想使自己的意念真誠無妄,先要推展自己的知識到極致。要想推展自己的知識到極致,在於能窮究事物的道理。事物的道理能窮究極盡後,知識便無所不到。知識能無所不到,意念便真誠無妄了。意念能真誠無妄,心志也就端正了。心志端正後,自身的品德也就修養好了。自身的品德能修養好後,家族也就整治好了。家整治好後,國家也就平治了。國家能平治後,天下也就太平了。

從天子到平民,都是以修身做為根本。無法從根本的修身做起,卻想達到齊家、治國、平 天下,那是不可能的;輕視重要的修身,而重視次要的齊家、治國、平天下,如此想使天下平 治,那是不可能的事。

- 三、【名言】◎無論你出身高貴或低賤都不重要,但你必須懂得做人的道理。(德國·歌德)
  - ◎國家的偉大不是以人民的數目來衡量,正如一個人的偉大不是以他的身高來衡量。衡量偉大的唯一尺度,是人民的精神發展和道德水準。(法國•雨果)
  - ◎道德是永存的,而財富每天在更換主人。(古希臘·普魯塔克)

#### 四、【事例】本亂而末治者否矣——隋煬帝荒淫無道而亡國

隋朝是個短命的王朝,只有三十八年。父親楊堅創業,在位二十四年;兒子楊廣即位後十四年卻成為亡國之君。

隋文帝注重修身,以勤儉治天下,不出數年而人民殷富,府庫充盈,建立統一而強大的隋帝國。而隋煬帝即位後,不重修身,不喜人諫,荒淫無道,富強的隋帝國頓時分崩離析,「一人失德,四海土崩」(隋書 煬帝本紀)。隋煬帝也在農民起義的烽火中,被宇文化及所殺,身死國滅。不修身而想治國,這是本末倒置,緣木求魚,曠古未有之事。

## 參、傳十章

#### 首章,釋明明德

《康誥》曰:「克明德」。《大甲》曰:「顧諟天之明命」。《帝典》曰:「克明峻德(**大德**)」。皆自明也。

## 二章,釋新民

#### ※日新又新

章旨 本章引古訓及尚書、詩經上的話,解釋日新、新民的道理。

湯①之盤銘②曰:「苟日新③,日日新,又日新。」(以每日淨身強調自我省察與修德之重要)康誥④曰:「作新民⑤。」詩曰:「問雖舊邦,其命維新⑥。」是故君子無所不用其極⑦。——傳之二章

## 一、【註釋】

- ①湯:即成湯,商朝開國之君。
- ② **盤銘**: 鏤刻在盥洗器皿上,用以自警或自勉的銘辭。
- ③ 苟日新:如果每天能洗淨自己身上的汙垢而煥然一新。苟,如果。
- 4康誥:尚書周書中的篇名。
- ⑤作新民:指鼓舞百姓成為自新的人民。作,振作,在此有鼓舞之意。
- ⑥**周雖舊邦其命維新**:周朝雖是古老的邦國,但接受天命後而展現新氣象。語出詩經大雅文王 篇。維,乃、是。
- ⑦**無所不用其極**:指竭盡心力、想盡一切辦法達到至善的境界。極,竭盡。
  - 1.鄭玄注:「極猶盡也。君子日新其德,常盡心力不有餘也。」
  - 2.「無所不用其極」本指竭盡全力,止於至善。後轉為貶義,指做壞事時用盡一切卑劣手段

#### 二、【研析】

「苟日新,日日新,又日新」被刻在商湯的盥洗器皿上,原是提示盥洗的目的,是為了保持身心的潔淨與清新,由此類推到品德的修養、思想的改造也要力求日新又新。這使人想到基督教的每日懺悔。精神上的洗澡,就是莊子知北遊所說的「澡雪而精神」,禮記儒行所說的「澡身而浴德」。

大人之學的主要任務,是要君王自強自新,並教導人民除舊布新,自立自新,以達到國治而天下平的地步。所以新民的要求是:既要君主自新,又要人民更新。要在君主自新的榜樣下,化育人民更新,而且要堅持不懈地做下去,以期達到止於至善的地步。為達到這樣的目標,首先應要求人們不斷提高自身的道德標準;其次要具有實事求是的精神,持之以恆,穩步前進;第三要樹立新的觀念,不斷除舊布新,不以現有的為滿足,由自新而使人人日日新,「無所不用其極」而止於至善。

朱子語類引趙順孫曰:「塵垢之汙其害淺,利欲之昏其害深。塵垢之汙,人知術以去之, 而利欲之昏,則不知所以去之。欲去利欲之昏而復本然之明,則存養省察之功,其可一日而有 間斷哉?」宋葉賀孫說:「苟,誠也。要緊在此一字。」

- 三、【名言】 ②君子之過也,如日月之食焉。過也,人皆見之;更也,人皆仰之。(論語子張)
  - ◎犯錯是自然之事,改正錯誤卻是光榮之事。(美國·華盛頓)
  - ◎一個人必須把他的全部力量,用於努力改善自身,而不能把他的力量,浪費在 別的事情上。(俄國・托爾斯泰)

#### 四、【語譯】

商湯盥洗器皿上的銘文說:「如果每天能洗淨自己身上的汙垢而煥然一新,那麼就應當天天清洗,並且每天都不要間斷。」尚書康誥上說:「要鼓舞百姓成為自新的人民。」詩經上說:「周朝雖是古老的邦國,但接受天命後而展現新氣象。」所以有道的君主會竭盡心力,想盡一切辦法達到至善的境界。

#### 五、【課文參考資料】

「銘」在古代常刻在器物上或碑上,是兼用於勸戒和褒贊的韻文。銘文在先秦就很盛行, 大多刻在器物上。有的是記錄功勛,但大多是勸戒之語,用於激勵人們。如禮記大學篇記載湯 盤銘說「苟日新,日日新,又日新」,就是勸戒人們要天天更新,日日向上。後來銘文極多, 記錄功勛的「銘」,著名的有班固的封燕然山銘等;勸戒激勵的「銘」,著名的有崔瑗的座右銘 等。劉禹錫的陋室銘,也是一篇激勵自己志向的著名銘文。封燕然山銘前面有序,後面銘文是 每句有「兮」字的騷體,座右銘則是每句五字的韻文,可見格式並不固定,但大多數銘文是每 句四言的韻文。

## 三章,釋止於至善

- 《詩》云:「邦畿千里,惟民所止」。《詩》云:「緡蠻黃鳥,止于丘隅」。子曰:「於止,知其所止,可以人而不如鳥乎!」
- 《詩》云:「穆穆文王,於緝熙敬止」。為人君,止於仁;為人臣,止於敬;為人子,止於孝; 為人父,止於慈;與國人交,止於信。
- 《詩》云:「瞻彼淇澳,菉竹猗猗。有斐君子。如切如磋,如琢如磨。瑟兮僩兮,赫兮喧兮。有 斐君子,終不可諠兮」;「如切如磋」者,道學也。「如琢如磨」者,自修也。「瑟兮僩兮」者,恂慄 也。「赫兮喧兮」者,威儀也。「斐君子,終不可諠兮」者,道盛德至善,民不能忘也。
- 《詩》云:「於戲,前王不忘!」君子賢其賢,而親其親。小人樂其樂,而利其利。此以沒世不忘也。

#### 四章,釋本末

子曰:「聽訟,吾猶人也。必也,使無訟乎!」無情者,不得盡其辭,大畏民志。此謂知本。

#### 五章,釋格物致知

此謂知本。此謂知之至也。

(右傳之五章,蓋釋格物、致知之義,而今亡矣。此章舊本通下章,誤在經文之下。閒嘗竊取程子之意以補之曰:「所謂致知在格物者,言欲致吾之知,在即物而窮其理也。蓋人心之靈莫不有知,而天下之物莫不有理,惟於理有未窮,故其知有不盡也。是以大學始教,必使學者即凡天下之物,莫不因其已知之理而益窮之,以求至乎其極。至於用力之久,而一旦豁然貫通焉,則眾物之表裏精粗無不到,而吾心之全體大用無不明矣。此謂物格,此謂知之至也。」)

#### 六章,釋誠意

所謂誠其意者,毋自欺也,如惡惡臭,如好好色。此之謂自謙。故君子必慎其獨也。小人 閒居為不善,無所不至,見君子,而後厭然。揜其不善,而著其善。人之視已,如見其肺肝 然,則何益矣。此謂誠於中,形於外。故君子必慎其獨也。

曾子曰:「十目所視,十手所指,其嚴乎」。富潤屋,德潤身。心廣體胖。故君子必誠其意。

#### 七章,釋正心修身

#### ※修身在正心

**章旨** 本章解釋修身必先正其心的道理,唯有讓內心不受到各種不當的情緒左右時,才能心正 而身修。

所謂「修身在正其心」者,身有所忿懥①,則不得其正;有所恐懼,則不得其正;有所好樂②,則不得其正;有所憂患,則不得其正。心不在焉③,視而不見,聽而不聞,食而不知其味。此謂「修身在正其心」。 ——傳之七章

孫奇逢《四書近指》:「心體廓然大公,物來順應,忿懥、恐懼等情雖不能無,然非有所, 一有所則己私橫處於中,而心靈遂失其位,一不正即不在矣。心一不在則身無所主,視誰視? 聽誰聽?而飲食又誰為飲食也?驅竅雖是,神明全非,此謂修身在正其心。正、修工夫總在誠 意中,此特舉身心相關處痛切言之,蓋心之所有,身不能無也,心之所無,身不能有也,身心 異用,非理之所許。」

#### 一、【註釋】

- ①忿懥:音に与、 出、,怨恨發怒。懥,怒。人受外物或情緒影響,則不能端正思考或行事
- ②好樂:音厂幺、 一幺、,愛好、喜歡。
- ③**心不在焉**:心思不放在這件事情上面,指不專心。焉,此。心有旁騖,則無以修身。

#### 二、【研析】

本章旨在論修身必先正其心的道理。自古以來,聖賢教人為學,都勉人時時操存自己原本就光明的本心,使心居於主宰一身的正位,讓自己的視聽言動都能夠合乎該有的節度。朱熹說:「心者,人之神明,所以具眾理而應萬事者也。」心既是神明,具眾理,又怎會不得其正呢?如果心受到負面情緒的影響,如心中有所忿懥、恐懼、好樂、憂患,都會使我們的心不得其正,無法做出正確的判斷。

由此可知,當心被情緒掌控時,必會失其正而造成偏差。因此我們要端正心思,用理智來 駕馭情緒,對於不好的情緒和紛雜的意念,必須時時省察,加以控制與涵養,使本心不為物 欲、意氣、情感所蒙蔽,這樣我們各方面的表現就能各得其宜了。

#### 三、【名言】〇心中安寧,幸福臨門。(古羅馬·西塞羅)

- ◎心靈是自己做主的地方,能把地獄變成天堂,把天堂變成地獄。(英國・彌爾頓)
- ◎神和魔鬼在交戰,戰場就是人們的心。(俄國·杜斯妥也夫斯基)

四【事例(一)】身有所忿懥,則不得其正——甘地克制憤怒的「不合作運動」

印度國父甘地年輕時有一次到南非旅行,他買了頭等艙的車票,列車長卻強迫他去坐三等 艙車廂,他拒絕交出車票,因而被趕下火車,他在鐵路月臺上度過了一個寒冷的夜晚。

那個夜晚,他因受到不公正的待遇而充滿怒火,但這件事反而成為他人生的轉捩點。就在 那個晚上,他決定要戰勝自己的憤怒,發誓要用不抵抗的非暴力方式來對抗不公。回到印度 後,他就以這種方式,推行「不合作運動」,成功地抵制英國的殖民統治,讓印度獲得獨立。

#### 【事例(二)】修身在正其心

明崇禎末年,兵部尚書洪承疇在松山會戰時大敗,被清兵俘虜。洪承疇被俘後,一度表現了忠貞的節操。清王命他下跪,他說:「吾天朝大臣,豈拜小邦王子乎!」清人將他囚禁在斗室中,他終日號哭,滴水不沾,口誦諸葛亮出師表「鞠躬盡瘁,死而後已」,只求速死。但後來禁不起女色誘惑,最後投降清朝,充當清兵馬前卒。與此相反,南宋洪皓出使金國,被扣留十五年,歷盡折磨,忠貞愛國。他不畏強暴,視死如歸,不辱使命。巧妙地拒絕韓昉推薦,不出仕金朝,保持民族氣節。他機智地、靈活地搜集情報,供南宋決策時參考。而後青史垂名,被譽為第二個蘇武。由此二例可見「正心」的重要。

## 五、【語譯】

經文中所說「修養自身的品德先要端正自己的心志」,意思是自身陷於忿怒,心就不能端正;有所恐懼,心就不能端正;有所偏好,心就不能端正;有所憂慮,心就不能端正。一個人心神不專注時,那麼,眼睛看著東西卻像沒有看到,耳朵聽著聲音卻像沒有聽到,口裡吃著東西卻不知道是什麼滋味。所以說「修養自身的品德先要端正自己的心志」。

#### 八章,釋修身齊家

#### (四) 齊家在修身

**章旨** 本章解釋齊家必先修身的道理。人易因偏心、偏見而不辨善惡,則自身既不修,亦不能 齊其家。

所謂「齊其家在修其身」者,人之①其所親愛而辟②焉,之其所賤惡③而辟焉,之其所畏敬而辟焉,之其所哀矜④而辟焉,之其所敖惰⑤而辟焉。故好而知其惡⑥,惡⑦而知其美者,天下鮮矣。故諺有之曰:「人莫知其子之惡,莫知其苗之碩⑧。」此謂身不修,不可以齊其家。

——傳之八章

孫奇逢《四書近指》:「君子以言有物而行有恆,家道之所以正也。辟則有所好惡,安得中節?故美中有惡,都以其好之辟而掩之;惡中有美,都以其惡之辟而掩之。這樣好惡,則家之心志自紛,耳目自亂,如何得齊?修身言好惡者,蓋家國天下之通關處也。總之一如惡惡臭、好好色之誠,而貫於齊、治、均平之中,其功力全在致知上,所謂壹是皆以修身為本,任舉一節,通體融徹,才是善讀書。」

## 一、【註釋】

①之:猶「於」也。

②辟:音 ター、,指偏袒或有偏見。

③**惡**:音 火、,厭惡。

④哀矜:同情憐憫。矜,音 リー与,憐憫。

⑤敖惰:傲慢怠惰。敖,音 幺丶,通「傲」。

- ⑥**好而知其惡**:喜愛一個人卻又能了解他的缺點。好,音**厂幺ヽ**,喜歡。惡,音**さヽ**,缺點。 (言存心公正而無偏見)
- ⑦悪:音 メヽ, 厭惡。
- **⑧人莫知其子之惡莫知其苗之碩**:人都不知道自己兒子的缺失,不滿足於自家禾苗的碩大。 碩,大。(溺愛者不明,貪得者無厭)
- ※「之其所親愛而辟焉」有二解:一解以之為於,以辟為偏;「之其所親愛為辟」,謂對於自己所親愛之人有偏愛之心。另解以之為適,以辟通「譬」,喻也;「之其所親愛而辟」,謂往自己所親愛之人身上衡量,當可發覺其之所以為我所親愛,乃因其有美德,如此則可曉諭自己亦當修養美德。另解稅嫌迂曲,故以第一解為佳。以下「之其所賤惡而辟焉」四句可類推。

#### 二、【研析】

由於每個人身處環境和所受教育不同,人們往往會出現各種情感上的偏私,對不同的人,有時也會產生不同的情感和偏見,如果帶著這些偏見與別人相處或做事,就不能做到真正的公正無私、一視同仁。所以要整治好家庭,必先提高自己的道德修養,先端正自己,然後方能正人。

本章說明了修身與齊家的關係,提出了「好而知其惡,惡而知其美」的修身原則,並指出了偏私和偏見是修身的障礙。因為偏私,則對親人溺愛,才會有「人莫知其子之惡」的情形。因為有偏見,才會出現「親愛而辟」、「賤惡而辟」、「畏敬而辟」、「哀矜而辟」、「敖惰而辟」的種種現象。故本章所論修身的重點,是在於去除情感上的偏僻不正。

人不能離群索居,總是要與人相處,因此待人的態度是十分重要的。但我們常常會因交情的深淺、一己的好惡,而影響到對人的態度與評價。往往不自覺地會袒護或縱容自己親近、喜歡的人;也不自覺地厭惡、鄙視所討厭的人。講到齊家,最忌諱的正是此等的偏私、偏見與蒙蔽。因為好惡有了偏頗,則親人之間必然無法和睦相處,甚至會心生嫌隙與怨懟。由本章,我們清楚地看到片面、主觀地處理人際關係所產生的危害,因此我們必須導正自己的情感,理性、客觀地處理人際關係,如此,家人間的和睦融洽,方可預期。

- 三、【名言】◎偏見是黃疸病,有偏見的眼睛看什麼都是黃的。(英國·波普)
  - 一千個偏見和不正確的思想等於沒有任何思想!(俄國・杜斯妥也夫斯基)
  - ◎每個人都該堅持走自己的道路,不被權威所嚇倒,不被當時的觀點所牽制,也不被時尚所迷惑。(德國・歌德)
- 四、【事例(一)】好而知其惡,惡而知其美——祁黄羊外舉不避仇,內舉不避親

春秋時,晉悼公有一次問大夫祁黃羊說:「南陽縣缺個縣長,你覺得派誰去比較合適 呢?」祁黃羊回答:「叫解狐去,他一定能夠勝任!」悼公驚奇地問:「解狐不是你的仇人嗎? 你為什麼要推薦他呢?」祁黃羊說:「你只問誰能勝任,並沒有問解狐是不是我的仇人呀!」 於是,悼公就派解狐到南陽縣任官。解狐到任後,將政事辦理得很好,大家都稱頌他。

過了一些日子,悼公又問祁黃羊說:「現在朝廷裡缺少一個掌管軍事的官員,你看有誰能勝任這個職位呢?」祁黃羊說:「祁午能夠勝任。」悼公又奇怪地問:「祁午不是你的兒子嗎?你推薦你的兒子,不怕別人講閒話嗎?」祁黃羊說:「你只問我誰可以勝任,所以我就推薦了他,你並沒問我祁午是不是我的兒子呀!」悼公就派祁午去擔任這個官職。祁午上任後,將政事辦理得很好,大家都稱頌他。

孔子聽到這兩件事,對祁黃羊稱讚不已,說:「祁黃羊說得太好了!他推薦人,完全是以才能作標準,不因為是自己的仇人,就心存偏見而不推薦他;也不因為是自己的兒子,怕人議 論而不便推薦。像祁黃羊這樣的人,才稱得上大公無私啊!」

公正無私方能克服偏見,像祁黃羊「外舉不避仇,內舉不避親」的事跡,就是典型的例子。

## 【事例(二)】好而知其惡,惡而知其美——疑人偷斧,宋人疑鄰

偏見是人的毒瘤,是事業的障礙。偏見會帶來偏愛和偏恨。俗語說:「情人眼裡出西施, 情敵口裡變東施。」列子記載了一則「疑人偷斧」的寓言:有一個人弄丟斧頭,懷疑是鄰家的 兒子偷了,看他走路的姿勢、面部的表情、說話的態度、行動的樣子,都像是偷斧頭的人。後 來這個人找到了斧頭,再看鄰家的兒子,就一點也不像小偷了。

韓非子中有一則「宋人疑鄰」的寓言:宋國有個有錢人,家中的牆被大雨沖壞了。他的兒子說:「不把牆修好,一定會有小偷來偷東西。」他鄰居的父親也這麼說。天黑之後,有錢人的家果然遭小偷,丟了很多財物。這個有錢人覺得自己的兒子很聰明,卻懷疑鄰居偷了他的東西。同樣的忠告,這個有錢人卻採取不同的態度,可見偏見會讓人失去正確的判斷。要克服偏見,必須先培養公正無私的美德。

#### 五、【語譯】

經文中所說「整治自己的家先要修養自身的品德」,是說一般人對於所親近愛護的人便存著偏見,一味地親近愛護他。對於所輕蔑厭惡的人便存著偏見,一味地輕蔑厭惡他。對於所畏 服敬重的人便存著偏愛,一味地畏服敬重他。對於所哀憐憫恤的人便存著偏見,一味地哀憐憫恤他。對於所鄙視怠慢的人便存著偏見,一味地鄙視怠慢他。所以,喜愛一個人卻又能了解他的缺點,厭惡一個人卻又能了解他的優點,這種人在天下是少有的。因此俗話說:「人都不知道自己兒子的缺失,不滿足於自家禾苗的碩大。」這就是說不修養好自身的品德,就無法整治好自己的家。

## 九章,釋齊家治國

#### ※治國在齊家

**章旨** 本章解釋治國必先齊家的道理,強調只要擴充孝悌、慈愛的美德,自然能將齊家的功效 推展到全國,而使國家平治。

所謂「治國必先齊其家」者,其家不可教,而能教人者,無之。故君子不出家,而成教於國①。孝者,所以事君也;弟者,所以事長也;慈者,所以使眾②也。康誥曰:「如保赤子③。」心誠求之,雖不中④,不遠矣。未有學養子而后嫁者也。

一家仁,一國興仁;一家讓,一國興讓;一人⑤貪戾⑥,一國作亂(上行下效);其機⑦如此。此謂一言僨事⑧,一人定國。堯、舜帥⑨天下以仁,而民從之;桀、紂帥天下以暴,而民從之。其所令,反其所好,而民不從。(主政者當身體力行,為民表率)

是故君子有諸己,而后求諸人;無諸己,而后非諸人⑩ (講求恕道,正人先要正己)。所藏乎身不恕⑪,而能喻⑫諸人者 (正人必先正己),未之有也。故「治國在齊其家」。

詩③云:「桃之夭夭⑭,其葉蓁蓁⑮。之子于歸⑯,宜⑰其家人。」宜其家人,而后可以教國人。詩⑱云:「宜兄宜弟。」宜兄宜弟,而后可以教國人。詩⑲云:「其儀不忒⑳,正是四國㉑。(治國必先齊家)」其為父子兄弟足法,而后民法之也。此謂「治國在齊其家」。——傳之九章

- 1.金履祥《大學疏義》:「此章之傳,大抵推明治國者必先齊其家之理,與不齊其家者之不可以 治其國也,反覆言之。至於齊家工夫,則自孝、弟、慈三言之外,未數數言也。齊家之要, 則於三引詩見之,若所謂父子、兄弟、夫婦,是齊家之大端也,所以能化其國人者也。然其 首引桃夭宜家之詩,繼引蓼蕭宜兄弟之詩何也?家道之睽始於婦人,蓋天下之未易化者婦 人,而人情之每易失者兄弟,齊家者而至於使之子之宜家,兄弟之相宜,則家無不齊者矣, 宜乎其儀不忒,而足以正是四國也。正是四國一節,已開下章平天下之意。」
- 2.孫奇逢《四書近指》:「雖釋齊家治國,然必歸重人主之身,乃窮源之論。不出家而成教,言 只修身以教家,而自然成教於國。孝者三句,正是不出家而成教於國的柱子。心誠求之,直 推本誠意,乃聯屬家以及國之真血脈也。一人仁讓貪戾,如形之於影,堯、舜之民仁,桀、 紂之民暴,皆一人為帥,而天下從之。所謂一人者,正歸本於君身也。有諸己無諸己,到底 只以身教,絕無求人非人之念。藏身之恕,即堯、舜之帥天下以仁,隱然含下絜矩意。歷數 三詩,只於夫婦、兄弟、父子求宜,其實歸結有國者身上去。宜之者身也,足法者身也,故 曰壹是皆以修身為本。傳者以忠恕明一貫,所以稱守約者乎!齊治合傳,言身則家在其中, 言家則皆根說來,總見修身為本意。」

#### 一、【註釋】

- ①**君子不出家而成教於國**:君子不必走出家門,就能把教化推廣到全國。此句意通於「孝乎惟孝,友于兄弟,施於有政」
- ② 使眾:指使役、勞動百姓。
- ③如保赤子:保護百姓如母親愛護嬰兒一般。赤子,嬰兒。 康誥曰:「如保赤子。」心誠求之,雖不中,不遠矣。未有學養子而后嫁者也:乃因慈愛幼 小,乃人之本性,心誠求之,雖不中,亦不遠矣
- ④中:音 虫メムヽ,相合。
- ⑤一人:此指國君。
- ⑥貪戾:貪婪暴虐。戾,音 カー、,乖悖暴虐。
- ⑦機:本指發動的機關。引申為事物發生變化的關鍵。
- ⑧債事: 敗事、不成事。債, 音 て与へ。
- **⑨帥**:通「率」,領導。
- ⑩「**君子有諸己**」**四句**:指君子自己有善行,然後才可以要求別人行善;自己沒有過錯,然後 才可以指正別人的過錯。諸,之於。
- ⑪所藏乎身不恕:指自身不具有恕道。藏,懷藏,引申為具有。
- (2)喻:曉諭、教導。
- (3)**詩**:指詩經周南桃夭篇。
- 49天天: 嬌豔美好的樣子。
- 四蓁蓁:草木茂盛的樣子。蓁,音 出り。
- (6) **之子于歸**:這個美好的女子要出嫁了。之,此。于,往。歸,古代稱女子出嫁。
- **迎宜**:和善親睦。
- **函詩**:指詩經小雅蓼蕭篇。 **珂詩**:指詩經曹風鳲鳩篇。
- ②**其儀不忒**:自身的行為沒有差錯。儀,行為。忒,音 **ム**さヽ,差錯。
- ②**正是四國**: 匡正四方的邦國。

#### 二、【研析】

本章論述治家和治國的一致性,然治家仍以修身為基礎,一個人能端正自身、修養品德, 自然能整頓好自己的家庭,進而治理國家。

首段說明治國要先從齊家做起:一個人只要能孝親、敬長、慈愛晚輩,依此類推,便能事君、事長、使眾。文中引用尚書康誥「如保赤子」為喻,強調君主應存慈愛之心,體察百姓疾苦,就能得到民眾擁戴,國家也就能治理好了。可見能實踐家庭倫理道德,就能「成教於國」。由此可以歸納出:家族倫理正是政治倫理的基礎。

次段申論一人可以影響一家,一家可以影響一國。如果一個統治者能齊其家,使皆具有仁 愛禮讓的美德,則一國之中都會興起仁愛禮讓的風氣。統治者不僅是家人最直接的榜樣,同時也是國人的表率。統治者仁愛,百姓也隨之仁愛;統治者暴戾,百姓也隨之暴戾。堯、舜和 桀、紂的不同表現,就是最好的例證。國家治亂的關鍵,既繫於統治者的言行舉止,因此統治者必先正己而後正人,如此百姓才會心悅誠服地接受他的教化。

末段三次引用詩經的句子,進一步闡明治國在齊家的道理。首引詩經周南桃天,言宜其家人;次引小雅蓼蕭,言宜兄宜弟;再引曹風鳴鳩,言身正才可以正四方之國。這種寫法除了更能感發人的意志,也希望人們在反覆吟詠之際,心領神會,對其中的意味和道理,有更深刻的體會和領悟。

「國家」僅從詞語關係來看,國和家的關係就是如此血肉相連,密不可分。尤其是在以家 族為中心的宗法制社會時代,家是一個小小的王國,家長就是它的國王;國是一個大大的家, 國王就是它的家長。因此,無論是國王還是家(族)長都有生殺予奪的至高權力;因此,有君 君、臣臣、父父、子子的規範貫穿國與家;也正因為如此,我們才能理解:「治國必先齊其 家」。

不過,進入現代社會,情況已發生了極大變化:一方面,國已不允許實行家長制;另一方面,家已大大地民主化。不僅君君、臣臣、父父、子子的規範已成為過去,就是孝、悌觀念也日漸式微,喪失了「君子不出家,而成教於國」的基本條件。而且,「其家不可教,而能教人者」的現象也不是「無之」,而是不難見到了。比如說,一個優秀教師教不好自己的子女,一些當政官員的公子以身試法等等。這類事情屢見不鮮,值得令人深思。

從另一方面來看,大學的這一章反覆強調以身作則,要求「君子有諸己,而后求諸人;無諸己,而后非諸人」,指出「其所令,反其所好,而民不從」、「所藏乎身不恕,而能喻諸人者,未之有也」,這些思想卻並不因為社會時代的變遷而失去光彩。它既是對「欲治其國者」的告誡,值得推薦給當政為官的人作為座右銘;也是對儒學「恕道」原則的闡發,可廣泛應用於生活的各個方面,作為我們立身處世、待人接物的有益參照。(節錄自楊曉明編現代版四書五經,臺北薪傳出版社)

- 三、【名言】◎無責人,自修之第一要道;能體人,養量之第一要法。(明朝·呂坤)
  - ◎當我們批判他人錯誤的同時,不應該放過對自我的批判,更要以嚴厲的態度來 審視自己。(法國・蒙田)
  - ◎一個美好的家庭乃是一切幸福和力量的根源。(民國・冰心)

#### 四、【語譯】

經文中所說「治理自己的國家先要整治自己的家」,是說如果自己家人都教育不好,而能教育好別人,這是不可能的事。所以君子不必走出家門,就能把教化推廣到全國。能孝順父母,就 能事奉君主;能恭順兄長,就能事奉長上;能慈愛子女,就能役使百姓。尚書康誥上說:「保 護百姓如母親愛護嬰兒一般。」如果誠心向這方面追求,雖不能完全符合要求,但也相差不遠了。這個道理就像從來沒有女子先學會養育孩子而後再出嫁的。

國君一家能夠實踐仁愛,仁愛就會在一個國家裡盛行起來;國君一家能夠做到禮讓,禮讓就會在一個國家裡盛行起來;要是國君貪婪暴戾,那麼全國人民也會跟著起來作亂;這種好壞轉變的關鍵是這般重大。所以說一句話可以敗壞事情,一個人也可以安定國家。唐堯、虞舜以仁愛領導天下,百姓也跟著行仁;夏桀、商紂以暴虐領導天下,百姓也跟著施暴。倘若自己的行為是殘暴不仁的,而要命令百姓實踐仁愛,他們是不會聽從的。所以君子自己有善行,然後才可以要求別人行善;自己沒有過錯,然後才可以指正別人的過失。如果自身未具備推己及人的恕道,而想勸勉別人聽從,那是不可能的事。所以說「治理自己的國家先要整治自己的家」。詩經上說:「桃花是那麼嬌豔美好,葉子又是那麼美麗茂盛。這個美好的女子出嫁了,要與她的夫家和睦相處。」能與家人和睦相處,然後才可以教化國人。詩經上說:「與兄弟和睦相處。」能與兄弟和睦相處,然後才可以教化國人。詩經上說:「自身的行為沒有差錯,所以能夠匡正四方的邦國。」正因為他無論身為父、子、兄、弟時,都足以作別人的模範,然後人民才會效法他。所以說「治理自己的國家先要整治自己的家」。

## 十章,釋治國平天下

所謂平天下在治其國者,上老老而民興孝,上長長而民興弟,上恤孤而民不倍。是以君子 有絜矩之道也。

所惡於上,毋以使下;所惡於下,毋以事上;所惡於前,毋以先後:所惡於後,毋以從 前;所惡於右,毋以交於左;所惡於左,毋以交於右。此之謂絜矩之道。

《詩》云:「樂只君子,民之父母。」民之所好好之;民之所惡惡之。此之謂民之父母。 《詩》云:「節彼南山,維石巖巖。赫赫師尹,民具爾瞻。」有國者不可以不慎,辟則為天下 僇矣。

《詩》云:「殷之未喪師,克配上帝。儀監于殷,峻命不易。」道德眾,則得國;失眾,則失國。是故君子先慎乎德。有德此有人;有人此有土;有土此有財;有財此有用。德者,本也;財者,末也。外本內末,爭民施奪。是故財聚則民散,財散則民聚。是故言悖而出者,亦悖而入;貨悖而入者,亦悖而出。

《康誥》曰:「惟命不于常。「道善則得之,不善則失之矣。《楚書》曰:「楚國無以為寶,惟善以為寶。」舅犯曰:「亡人無以為寶,仁親以為寶。」

《秦誓》曰:「若有一臣,斷斷兮,無他技,其心休休焉,其如有容焉,人之有技,若已有之;人之彥聖,其心好之;不啻若自其口出,實能容之,以能保我子孫黎民,尚亦有利哉!人之有技,媢疾以惡之;人之彥聖,而違之俾不通,實不能容,以不能保我子孫黎民,亦曰殆哉。」唯仁人放流之,迸諸四夷,不與同中國。此謂唯仁人為能愛人,能惡人。見賢而不能舉,舉而不能先,命也;見不善而不能退,退而不能遠,過也。好人之所惡,惡人之所好:是謂拂人之性,菑必逮夫身。是故君子有大道,必忠信以得之,驕泰以失之。

生財有大道。生之者眾,食之者寡;為之者疾,用之者舒;則財恆足矣。仁者以財發身, 不仁者以身發財。未有上好仁,而下不好義者也;未有好義,其事不終者也;未有府庫財,非 其財者也。

孟獻子曰:「畜馬乘,不察於雞豚;伐冰之家,不畜牛羊;百乘之家,不畜聚歛之臣;與 其有聚歛之臣,寧有盜臣。」此謂國不以利為利,以義為利也。長國家而務財用者,必自小人 矣,彼為善之,小人之使為國家,菑害並至,雖有善者,亦無如之何矣。此謂國不以利為利, 以義為利也。

(右傳之十章。釋治國平天下。此章之義,務在與民同好惡而不專其利,皆推廣絜矩之意也。 能如是,則親賢樂利各得其所,而天下平矣。凡傳十章:前四章統論綱領指趣,後六章細論條 目功夫。其第五章乃明善之要,第六章乃誠身之本,在初學尤為當務之急,讀者不可以其近而 忽之也。)

## 【問題討論】

- 一、大學之三綱領、八條目分別為何?請加以說明。
- 答:三綱領指明明德、親民、止於至善。八條目指格物、致知、誠意、正心、修身、齊家、治 國、平天下。
- 二、大學云:「其所厚者薄,而其所薄者厚,未之有也。」文中「所厚者」、「所薄者」指什麼?又為何這樣說?
- 答:文中的「所厚者」指「修身」而言,「所薄者」指「齊家、治國、平天下」而言。一個人如果重視次要的事務,更甚於主要的事務,那麼他已經犯了「本末倒置」的毛病,期盼他能成功,無異是緣木求魚。
- 三、大學云:「君子無所不用其極」,原意為何?與今日用法有何不同?
- 答:「無所不用其極」原指竭盡心力,想盡一切辦法達到至善的境界,為褒義詞;而今日則是 指做壞事時用盡一切卑劣手段,為貶義詞。
- 四、一個人處在忿懥、恐懼、好樂、憂患的情況下,心往往不得其正,試問在這種情況下,你會用何種方式來沉澱或舒緩心情?
- 答:可用靜坐、閱讀、聽音樂、冥想或找人傾訴、溝通等方式來改變心情。
- 五、諺云:「人莫知其子之惡,莫知其苗之碩。」其寓意為何?請就生活中的事例加以印證。
- 答:此句諺語是說:「一般人因溺愛不明,而不知道自己兒子的缺失;因貪得不滿足,而不覺得自家禾苗的豐美茂盛。」也就是說人常囿於偏見而不自覺。但要知道如果一個人偏見太深,識人不明,最後損失的還是自己,所以我們應努力地破除成見,致力於修身,才能使人生更趨圓滿。
- 六、大學在釋「齊家治國」時,提到「君子有諸己,而后求諸人;無諸己,而后非諸人」,其 用意為何?
- 答:本章強調要正人必先正己,下屬與人民才能心悅誠服。儒家強調為政者要以身作則,才能去治理別人,齊家治國方能有所成效。正如孔子所說:「子帥以正,孰敢不正?」(論語顏淵)、「其身正,不令而行;其身不正,雖令不從」(論語子路)這些論點,正可與本章相呼應。